UTB Chalon sur Sabne

Groupe Ethigue et Société — 19 novembre 2012

Analyse du livre de Cynthia FLEURY :

« Les pathologies de la démocratie » (Livre de poche 2009)
par Jean-Paul DAILLOUX

Je m’en tiendrai a cet ouvrage, car « La fin du courage » du méme auteur est plus
philosophique et dépasse I’objet de nos débats.

C’est un livre dense et qui déborde de citations tres longues ce qui rend un peu
confus le plan d’ensemble. Il est un peu hors normes et méle histoire, philosophie,
sociologie et poésie. Je me contenterai de résumer les passages qui me semblent les plus
significatifs.

Le début avait attiré mon attention, car il propose une lecture originale de la
Reévolution francaise, point de départ d’une réflexion sur les évolutions entre démocraties
naissantes et déemocraties adultes.

Lorsqu’il est question du modéle démocratique francais, trois a priori
demeurent : 1) La France sait faire la Révolution mais pas la Réforme ; 2)La Révolution
mene nécessairement a la Terreur ; 3)L’esprit de la Révolution est celui de la Terreur, pas
celui de la Réforme.

A I’occasion d’un dialogue, I’auteure prend le contre-pied : 1) Le véritable esprit
de la Révolution c’est la réforme, I’idée neuve, le génie, en un mot la lumiére qui anime
I’ame. 2) Si la France parvient a se déculpabiliser, a distinguer la révolution de la terreur,
alors elle retrouvera son destin de lumieres. 3) Non la terreur n’est pas intrinsequement
liée a la révolution.

La Révolution c’est I’infini de nouvelles idées, une création de I’esprit, et la
Terreur un phénoméne d’épuisement, de dépression, une pathologie. Suivent de longues
citations de Victor Hugo : A ces hommes pleins de passions étaient mélés les hommes
pleins de songes. L’utopie était la sous toutes ses formes, sous sa forme belliqueuse qui
admettait I’échafaud et sous la forme innocente qui abolissait la peine de mort. Suit une
longue liste des propositions novatrices devant la Convention, des plus élevées aux plus
prosaiques. Je passe jusqu’a I’affirmation d’Hugo qui voit dans la Convention un point
culminant de I’Histoire, avec ses escarpements et ses précipices.

Il ne faut plus avoir peur de rouvrir les portes du commencement pour
comprendre la suite. Je passe de nombreuses pages sur I’analyse psychologique des
personnages de la Révolution : Marat, Danton, Robespierre et sur le chaos qui menacait a
chaque instant leur idéal. Les catastrophes idéologiques, comme les catastrophes
naturelles, doivent permettre un retour d’expérience pour maitriser I’avenir.

Cette expérience permet de ne plus envisager la Terreur comme le dernier mot de
la Révolution. Elle s’est imposée en raison d’un épuisement généralisé, suivant la
déception absolue venant de la trahison du roi. Sa fuite a Varennes est une catastrophe
historique qui a balayé toutes les tentatives de conciliation et suscité les massacres sur le
Champ de Mars, puis dans les prisons, c’est la cause essentielle de I’enchainement
meurtrier et le premier désenchantement démocratique (cf Timothy Tackett: Le roi
s’enfuit, La Découverte 2004).



Pour s’orienter plutdt vers la Réforme, il faut distinguer la democratie naissante
qui s’édifie en vertu des dynamiques de conquéte, d’utopie et d’émancipation qui
s’affirment dans I’exces, et la démocratie adulte qui se maintient par I’autolimitation et
I’autorégulation, pour que les libertés ne se retournent pas en leur contraire et ne
deviennent pas oppressives. Il faut apprendre a renoncer, non pour en étre frustré, mais
comme apprend a le faire I’adolescent qui mdrit par concessions et détachements
successifs qui sont autant de deuils de ses illusions.

L’idée de démocratie, jadis synonyme d’extraordinaire mobilisation des esprits,
n’a plus le méme ascendant. Pour redonner le godt de la Reforme, il faut remobiliser la
raison et constater que la souveraineté de I’Etat moderne n’est plus absolue, face a la
montée en puissance de la société civile. La négociation devient le nouveau principe a
partir duquel s’exerce la gouvernance. Le politique ne peut plus étre pensé sur la base d’un
contréle du gouvernement sur la société, mais sur une pluralité d’acteurs (Cf Zaki Laidi :
La grande perturbation, Flammarion 2004).

On en vient a la combinaison laicité et foi républicaine (ou mystique républicaine
selon Péguy). Je passe sur la démesure spiritualiste de Robespierre pour qui le bien et le
mal, le vice et la vertu, s’affrontent a chaque instant. Pour qu’une République ne désespere
pas d’elle-méme, elle doit maintenir un lien avec le transcendant qui I’oblige & se dépasser
en sacralisant ses valeurs.

Une comparaison est proposée avec Locke et sa conception de I’abstention de
I’Etat et de la privatisation du religieux : L’Etat est une société d’hommes instituée dans la
seule vue de I’établissement, de la conservation et de I’avancement de leurs intéréts civils.
Le choix des options spirituelles ou métaphysiques ne regarde en rien I’Etat. Mais il admet
aussi une limite au principe de tolérance, car I’athéisme détruit la cohésion sociale et le
patriotisme sur lequel toute République s’appuie.

D’ou I’idée que se couper de toute foi entraine pour le peuple la consternation et
I’abattement. La République n’est donc pas un régime pragmatique qui prospérerait sur la
finitude des hommes, au contraire elle tend a incarner le plus sereinement possible leur
infinité. Mais I’idée de religion civile ou naturelle résiste-t-elle au passage a une
démocratie adulte ? La meilleure facon de protéger la relation au Transcendant reste le
choix de la laicité. Ce principe garant de la liberté de conscience ne fait plus allégeance a
dieu mais a I’homme, c’est la nouvelle modalité de la foi républicaine.

Les débats récents ont fait apparaitre une nuance entre partisans d’une laicité
« ouverte » et ceux d’une laicité « intégriste ». La neutralité s’identifierait a la pluralité, au
lieu d’une séparation stricte impliquant I’absence de religion de I’espace public. Quel
modele de société voulons-nous pour demain : le pluralisme communautariste ou I’unité
républicaine ? Certains présentent la « laicité a la francaise » comme le dernier avatar
d’idéaux chrétiens sécularisés.

L’auteure énonce des citations de Victor Hugo (Discours contre la loi Falloux du
15 janvier 1850), aux termes desquelles la laicité s’enracine dans une lecture des Droits de
I’hnomme attribuant a la sphére publique une vocation universelle. Ce n’est pas un produit
culturel de I’occident. C’est dans un pays laic que les religions sont les plus libres. L’idéal
laic unit tous les hommes, par ce qui les éleve au dessus de tout enfermement. 1l n’exige
aucun sacrifice des particularismes, mais seulement le minimum de recul qui permet de les
vivre comme tels sans étre aliéne.

La laicité est une valeur de I’dge adulte des démocraties, car elle résiste a
I’épreuve de la désacralisation, non seulement des croyances, mais de toutes les formes
d’idéologies. La laicité n’est pas la stricte neutralité relativiste qui désarmerait la
conscience en lui faisant croire que le vrai et le faux se valent.



L’école est le lieu de démystification des puissances de fascination qui dominent
les familles et la société civile. L’éducation ne dissociera pas la promotion du savoir,
I’esprit critique et les valeurs universelles, ou tous pourront se reconnaitre par dela leurs
différences. La laicité a I’anglaise qui gere la coexistence des communautarismes, serait
une régression.

Assumer le passage a I’age adulte, c’est d’abord se détacher des siens. Selon
Michel Foucault, I’enseignement socratique est laic par excellence, puisque le premier
geste de I’apprentissage socratique est le désapprentissage, ou la réformation critique de
soi. Selon Cicéron, sitét que nous venons au monde, nous sucgons I’erreur avec le lait de
nos nourrices. Et Sénéque écrivait a Lucilius : je te souhaite un mépris généreux de toutes
les choses dont tes parents t’ont souhaité I’abondance. Selon Max Weber, la tache
primordiale d’un professeur est d’apprendre a ses éleves qu’il est des faits inconfortables
pour leur opinion personnelle, et non de jouer au prophete pour délivrer des vérités ex
cathedra.

Selon Célestin Bouglé (Les idées égalitaires 1908), les démocraties modernes se
distinguent des démocraties antiques, car I’idée égalitaire ne s’applique plus a quelques
hommes, mais en principe a tous les hommes. La deuxieme distinction vient du processus
d’urbanisation, le processus démocratique s’appuyant sur la mobilité sociale, car la
multiplication des contacts sociaux est favorable a la fermentation des idées égalitaires,
inseéparable d’un processus d’unification et de centralisation. La monarchie en unifiant la
France la préparait pour la démocratie. On constate pourtant que les sociétés modernes sont
de plus en plus fragmentées, communautaristes, corporatistes, lobbyistes, pour ne pas dire
tribalisées.

Quant aux démocraties émergentes, on peut espérer qu’elles ne mettront pas deux
siecles pour accomplir le processus qu’ont connu les pays européens, et qu’elles opéreront
un rattrapage plus rapide & la maniére du Japon. Néanmoins chaque société doit faire
I’expérience des ages successifs de la démocratie, y compris I’épreuve des pathologies des
démocraties arrivant a I’a4ge adulte. L’accelération de I’histoire propre a I’ére de la
mondialisation et de I’information, ainsi que les pressions de la communauté internationale
joueront leur role.

Mais dans les démocraties contemporaines, la fin des distances physiques avec
d’autres cultures n’induit pas une meilleure compréhension. Si jadis les villes ont été le
lieu de démultiplication des contacts sociaux favorisant une unification, il n’en va plus de
méme. L’expérience quotidienne de la diversité aboutit plutdt & une crispation identitaire
des communautés. La totémisation des produits de consommation met sur le méme plan
I’affichage d’une marque de vétements et le signe distinctif d’une religion ou d’un club
sportif. On voit a I’école que les velléités d’unification sociale volent en éclat.

Régis Debray écrit (Ce que nous voile le voile, la république et le sacré 2004) : I
y avait en un sens plus de laicité dans les colléges jésuites d’antan, avec leurs obligations
disciplinaires et la mise en veilleuse des échos du dehors, qu’il n’y en a dans nos colleges
en forme de terrains vagues ou le brouhaha empéche toute concentration des esprits.

La fermentation des idées égalitaires a laissé sa place a la fermentation des
différences identitaires. Les villes, jadis fer de lance des dynamiques unifiantes, sont
devenues le lieu du détricotage civique. Au-dela de I’incivilité en tache d’huile et du
malaise au quotidien, il en va a terme de la paix civile. La conception de I’égalité s’est
modifiée : on n’est pas égal parce que similaire, on est égal parce que différent. On assiste
a la cristallisation et a la survalorisation des différences culturelles et identitaires. Le droit
a la différence est un concept séduisant, mais il démultiplie les risques de segmentation de
la société.



Alexis de Tocqueville voyait a I’ceuvre dans les sociétés déemocratiques un
processus d’égalisation, conduisant a la multiplication de groupes sociaux intermédiaires,
promesses de mediations égalitaires compensant la survalorisation des différences
individuelles. Raymond Aron (L’aube de I’histoire universelle 1985) pensait que les
societes industrielles étaient obligées d’invoquer des idées égalitaires, parce qu’elles
étaient fondées non sur des inégalités de statut, sur I’hérédité ou la naissance, mais sur la
fonction remplie par chacun. Les ordres de I’ancien régime ayant disparu, on passe d’une
classe a I’autre sans avoir a franchir d’obstacles juridiques.

Mais de nos jours, avec la tertiarisation de I’économie et le déclin de I’industrie,
ne sommes nous pas revenus a une inégalité, au sein de la République, entre les
« statutaires » et les « précaires », en dehors de tout systeme méritocratique.

La société d’ancien régime se représentait son unité comme celle d’un corps qui
trouvait sa représentation dans le corps du roi. La démocratie naissante a magnifié a son
tour I'unité du corps social. Mais la démocratie moderne accomplit un processus de
désincorporation qui marque une rupture décisive dans I’histoire, qui va de pair avec la
rupture de I’imbrication entre religion et politigue. Comment maintenir une passion
commune oeuvrant au sentiment d’appartenance au corps social, a la préservation du lien
solidaire entre citoyens ? Comment maintenir la foi dans une transcendance, en dehors de
la sphére traditionnelle et culturelle du religieux ?

Comment faire pour que la spiritualité reste un p6le culturel de la démocratie ?
demande Claude Lefort (Permanence du théologico-politigue 1986). Le pouvoir est
désormais toujours en quéte de sa légitimité : Que la loi ne se fonde plus sur un garant
ultime, ne signifie pas qu’elle ait perdu sa transcendance. Mais la loi est devenue
désormais objet de discussion. Le maitre mot des démocraties adultes, c’est la négociation
et non plus la souveraineté. La démocratie devient un régime fondé sur la légitimité d’un
débat sur le 1égitime et I’illégitime, débat nécessairement sans garant et sans terme.

Venons-en a I’ére post industrielle, passage aussi important que celui des sociétés
de chasseurs-cueilleurs aux sociétés agricoles, puis aux sociétés industrielles. On peut
constater que la société dite de I’information tend a la fois a accélérer I’avancée des droits
fondamentaux et & accélérer leurs dérives pathologiques.

Tout d’abord, le déclin de la parenté comme institution sociale, en marche depuis
plus de deux cents ans, s’est brutalement accélérée dans la seconde moitié du XXeéme
siecle. En Europe comme au Japon, le taux de fécondité est tombé tres bas, au point de les
menacer de dépeuplement, effet corrigé par une immigration substantielle.

La foi et la confiance dans les institutions sont entrées dans un profond déclin. Les
liens sociaux sont multipliés, mais ils tendent a étre moins permanents et moins engagés et
dans le cadre de groupes plus restreints et plus précaires. Selon Francis Fukuyama (Le
grand bouleversement 2003), la pathologie des démocraties est liée a I’exacerbation de
I’individualisme. La précarité économique générée par la mondialisation se double d’une
précarité plus essentielle. Naguere, I’intérét individualiste fonctionnait comme une sorte
d’avatar pragmatique de la vertu républicaine, un motif plus bas mais plus stable que la
vertu pour fonder une société.

La mondialisation de I’information rend le monde tout petit mais dangereux.
Chacun voit tout, sait tout, mais réalise ce qui le sépare des autres sans avoir forcément
envie de s’en rapprocher. Le monde est devenu un village global sur le plan technique, il
ne I’est pas sur le plan social et culturel. Les démocraties qui favorisent I’acces a
I’information universelle, se voient renvoyées ce trop d’information comme un boomerang.

L’enjeu pour la démocratie adulte n’est pas seulement de comprendre I’autre,
mais que l'autre la comprenne. L’autre défi vient de ce que I’information et la



communication, valeurs d’émancipation, deviennent aussi des marchandises. Comment
éviter que I’idéal d’ouverture ne génére en retour un refus du modéle occidental ?

Le principe de liberté des démocraties naissantes a-t-il fait place & un libéralisme
dénué de toute préoccupation civique ? L’auteure confronte Tocqueville et Robespierre,
I’intérét et la vertu. Au-dela des différences apparentes, il reste une intuition similaire.
Dans les deux cas, les citoyens doivent se soumettre a une discipline morale, et la stabilité
de I’Etat est fondée sur I’influence prédominante que les mceurs et les croyances exercent
sur les conduites des individus.

Tocqueville, contrairement aux libéraux, juge nécessaire que tous les esprits
soient astreints a certaines limites dans le domaine spirituel, de sorte que la société
demeure unifiée par des croyances communes. Par la, il se sépare des purs pragmatiques
completement indifférents aux aspirations de la conscience humaine.

Sa penseée reste utile pour les démocraties adultes, car il a mis le doigt sur le
phénomeéne de I’assimilation abusive entre liberté et libéralisme, entrainant la dissolution
progressive de la notion d’intérét général, ou encore de ce que Robespierre appelait la
morale publique. Il a parfaitement vu que le citoyen, pour mieux s’individualiser,
pratiquerait la surenchére des valorisations identitaires et sécessionnistes.

La sensibilité civique est sans doute moins ambitieuse que la morale publique,
mais elle a I’avantage de ne pas inscrire la problématique de la civilité dans celle du bien et
du mal. La perte de la sensibilité civile ne résulte pas d’une volonté maléfique, mais elle
constitue une pathologie, un risque naturel. En perdant la raison du cceur, les démocraties
agissent contre elles-mémes. Une politique reformatrice doit concilier raison de I’esprit et
raison du ceeur.

La maitrise de I’ego contribue a la civilité (Richard Sennet: Les tyrannies de
I’intimité 1979). La civilité est I’activité qui protege le moi des autres moi, et lui permet
donc de jouir de la compagnie d’autrui. Le port du masque est I’essence méme de la
civilité. 1l faut vouloir la civilité, non parce qu’elle participe de la morale, mais parce
qu’elle préserve les autres de ce que je suis, et moi de ce qu’ils sont. La civilité consiste a
traiter les autres comme s’ils étaient des inconnus, a forger avec eux des liens sociaux
respectant cette distance premiére. Le masque ne sert pas a me cacher, mais a me montrer
apte a la rencontre et au dialogue avec I’autre, en modérant mon intarissable ego. C’est ce
qu’on appelle I’'urbanité.

La valorisation identitaire de I’individu a été essentielle a la réussite du processus
démocratique naissant, il n’en va plus de méme dans les démocraties adultes. André Gide
avait écrit que la personnalité ne s’affirme jamais plus qu’en se renoncant. Etre adulte,
c’est étre soi-méme en autolimitant le déploiement de ce soi-méme. Un démocrate est un
adulte qui a su autolimiter la puissance de son ego.

Les personnes inciviles qui déversent sur les autres des traumatismes quotidiens,
ne veulent pas spécialement du mal a I’autre, mais elles se préoccupent uniquement de leur
propre personne. Jean-Jacques Rousseau faisait I’apologie de la civilité, rempart contre la
barbarie. 1l décrit dans la Nouvelle Héloise une féte villageoise ou les communautés se
rapprochent et respectent leurs différences. Gentilshommes et paysans prennent soin de ne
pas se heurter : chacun est singulier, personne n’est marginal. On est loin de I’éthique de la
spontanéité revendiquée aujourd’hui.

Préserver la cohésion sociale, c’est d’abord veiller a ne pas trop exposer ses
différences, a ne pas surenchérir a leur sujet. 1l n’y a pas d’hypocrisie dans ce godt de la
bienséance, mais seulement I’humilité de toujours espérer en une douce égalité. Jean-
Jacques Rousseau fait de la politesse une qualité civilisatrice qu’il différencie de la
mascarade sociale.



Le paradoxe pour les démocraties adultes est donc le suivant : il faut ceuvrer au
développement personnel des individus sans qu’ils deviennent pour autant incivils.

Etre un citoyen, c’est revendiquer la libre affirmation de son identité. La
citoyenneté traditionnelle est jugée trop abstraite et donc obsoléte. A la différence des
démocraties naissantes, les citoyens des démocraties adultes ne se contentent pas
d’idéaliser leur citoyenneté, ils veulent la voir s’incarner dans des droits spécifiques.
L’épreuve de I’histoire montre que I’égalité de droit n’empéche pas I’inégalité de fait.
Certains reprochent a I’individu citoyen de n’avoir rien d’universel, mais d’étre un homme
blanc, quinquagénaire, hétérosexuel, nanti et de confession judéo-chrétienne.

Tocqueville avait pressenti que I’individualisme des démocraties naissantes,
pouvait se transformer en hyper-individualisme. La citoyenneté n’a plus toujours le dernier
mot sur les particularités ou les préférences personnelles. Dans les démocraties adultes, ce
qui compte c’est I’égalitarisme par la revendication de la différence et de I’identitaire et
non I’égalité par effort de similitude.

On peut changer les institutions humaines, mais non I’homme : quel que soit
I’effort général d’une société pour rendre les citoyens égaux et semblables, I’orgueil
particulier des individus cherchera toujours a échapper au niveau, et voudra former
quelque part une inégalité dont il profite. Dans les aristocraties, les hommes sont séparés
les uns des autres par de hautes barriéres immobiles ; dans les démocraties, ils sont
divisés par une multitude de petits fils qu’on brise a tout moment et qui changent sans
cesse de place.

Cette tendance identitaire et différentialiste de la citoyenneté tourne a le
perversion lorsqu’elle mene au conflit entre les individus. L’autre n’est plus le prochain.
Les cultures proliferent, mais la culture décline. Dominique Wolton (L’autre
mondialisation 2003) écrit: La question de la diversité culturelle, celle du
multiculturalisme, celle de I’exception culturelle, ne sont plus des questions de riches, mais
bien les conditions de la paix de demain.

L’enjeu démocratique est d’éviter la mise a feu du triangle identité, culture,
communication. Dans ce but, on nous invite a la modestie normative, a prendre conscience
que la norme doit étre le fruit d’une négociation et découvrir sa légitimité a I’aune de
I’expérience pluriculturelle. Mais lorsque I’identité devient crispation identitaire et repli
sur soi, les théoriciens de la norme doivent résister a cette emprise. Mais comment
construire une identité culturelle relationnelle qui évitera I’identité culturelle refuge,
souvent agressive.

Les individus sont autant les points forts que les points faibles des démocraties.
Les deréglements de la personnalité des individus ne sont pas sans influence sur les
pathologies de la démocratie. L’individu en proie au délire paranoiaque, est autoritaire, sdr
de lui, susceptible et orgueilleux. Il sait tout et a toujours raison, il persécute souvent son
entourage familial ou professionnel. La personnalité schizoide évite les relations sociales,
elle a un goGt pour la réverie, la spéculation abstraite, les croyances mystiques. Elle peut
basculer dans la violence.

L’histrionisme est la pathologie la plus caractéristique des démocraties actuelles.
Le sujet théatralise tous ses gestes et ses émotions. Il est en représentation et en proie a
I’hyper activité. Il ne cherche a séduire I’autre que pour mieux s’affirmer. L’expansion de
son ego le conduit au charisme incivil. Précisément I’émotion est le matériau par
excellence de la démocratie moderne. Elle devient I’événement médiatique majeur.

Le grand pervers a envie de transgresser les lois sociales, ou méme de fonder une
nouvelle société ou ses désirs trouveraient une satisfaction sans limite. Mais le pervers
médiocre ou quelcongue ne transgressera les regles que si cela lui profite et ne le met pas



en danger. Il veut pouvoir tout faire sans que cela lui colte quoi que ce soit, et il veut
pouvoir profiter plus que les autres. La culture moderne de la gratuité n’est pas sans lien
avec cette pathologie. La liberté consisterait désormais a avoir acces a tout, sans avoir a en
payer le prix. Si les démocraties naissances assimilaient leur émancipation a un devoir, la
mutation actuelle tend a considérer cette émancipation comme un dd. Or, lorsqu’on
émancipe la conception de la liberté de la dialectique des droits et des devoirs, elle devient
pathologique.

Le droit des victimes & une juste indemnisation dérive parfois vers une
victimisation géneralisée. Certes I’histoire a déroulé son cortege d’abominations et la
démocratie adulte tend a devenir le lieu des réparations et des réajustements de I’histoire.
Sa nouvelle Iégitimité vient du fait qu’elle rend des comptes aux citoyens. Etre libre, ce
n’est plus idéaliser sa destinée, c’est vérifier que I’on n’a pas été abusé. L’exigence de
justice se transforme en compulsivité réparatrice, chacun ayant le sentiment d’étre toujours
lésé.

Le devoir de mémoire dérive de maniere pathologique vers une industrie qui
instrumentalise la mémoire. Selon Tzvetan Todorov (Les abus de la mémoire 1995) : A
trop regarder le passé, on oublie les tragédies contemporaines. Si I’on parvient a etablir
de maniere convaincante que tel groupe a été victime d’injustices dans le passé, cela lui
ouvre dans le présent une ligne de crédit inépuisable. D’ou la compétition pour obtenir le
statut du groupe le plus défavorisé.

Ce phénomeéne va de pair avec I’immobilisme plus généralisé de la démocratie qui
nous détourne de I’ambition de réformer. La repentance devient si mécanique que la
rédemption perd sa valeur et son sens. Certes la democratie doit assumer la charge de
I’histoire pour éviter les refoulements et les frustrations. Mais aprés avoir fait la lumiere
sur le passé, comment intégrer ces révélations dans un sens dynamique et non favoriser la
régression ?

L’exemple de I’esclavage est abordé, avec la loi Taubira-Delannon (mai 2011) qui
qualifie la traite des noirs de crime contre I’humanité, avec comme conséquence
I’imprescriptibilité. Le Parlement n’a pas prévu d’obligation juridique de réparation, mais
un devoir moral de mémoire. Il est rappelé I’appréciation de Tocqueville, lors de
I’abrogation en 1848 : Si les negres ont le droit de devenir libres, il est incontestable que
les colons ont droit de ne pas étre ruinés par la liberté des négres. Victor Schoelcher lui-
méme songeait a une application étalée dans le temps et a un dédommagement des maitres.

Le pouvoir politique, paternaliste dans la société traditionnel, devient un pouvoir
maternel. L’Etat Leviathan devient Big Mother. Tocqueville I’avait pressenti en parlant
d’un pouvoir tutélaire, absolu, détaillé, prévoyant et doux : Je vois une foule innombrable
d’hommes semblables et égaux qui tournent sans repos sur eux-mémes, pour se procurer
de petits et vulgaires plaisirs dont ils emplissent leur ame. Chacun d’eux retiré a I’écart est
comme étranger a la destinée de tous les autres : ses enfants et ses amis particuliers
forment pour lui toute I’espéce humaine. S’il lui reste encore une famille, on peut dire qu’il
n’a plus de patrie. Au dessus de ceux-la s’éleve un pouvoir immense et tutélaire, qui se
charge seul d’assurer leur jouissance et de veiller sur leur sort. Il n’a pas pour objet de
préparer les hommes a I’age viril, mais il les fixe irrévocablement dans I’enfance.

A la différence des démocraties naissantes qui pouvaient faire I’épreuve de la
tyrannie de la majorité, les démocraties adultes ont a faire I’épreuve de la tyrannie des
minorités. Tocqueville a abondamment décrit le premier phénomene. Il est plutot positif
que les minorités subissent moins I’autoritarisme de la majorité. Mais on tombe a présent
dans I’exces inverse. Sous couvert de droit a la différence, des minorités veulent imposer
leurs droits spécifiques, en contournant I’égalité des droits. En survalorisant tel trait de leur



personnalité, elles ne percoivent de la loi que I’aspect de barrage a I’expression de leur
narcissisme et a la manifestation de leurs désirs. Parce qu’elles ont souffert de
discriminations dans le passé, ou en souffrent encore, ces minorités revendiquent la sphéere
du droit pour se I’approprier en compensation et exercer leur domination.

Cette épreuve du narcissisme vire au pathologique, dans la mesure ou elle affaiblit
I’individu plutét qu’elle ne le renforce. L’individu a voulu se dépasser dans les démocraties
naissantes. La frustration et I’orgueil contrarié risquent de I’emporter dans notre société ou
la norme est la réalisation de soi et I’impératif de vivre avec un maximum d’intensité, bref
de réussir sa vie.

Le futur collectif n’est plus chargé d’espoirs et I’actuelle désaffection des utopies
ne laisse place qu’a un présent a conquérir personnellement. Or le résultat est souvent
décevant. Il n’est pas donné a tous de faire le deuil de ce qu’on croyait devenir, ce ne peut
étre que le fruit d’un long apprentissage. Et I’orgueil bafoué méne a la violence ordinaire.
Si le régime démocratique est celui de I’émancipation de I’individu, il est aussi celui du
désenchantement. Or les &mes désillusionnées sur elles-mémes font rarement de bons
citoyens.

Reconquérir I’estime de soi est souvent la grande question qui habite les
démocraties adultes. Or la mésestime de soi gagne toutes les classes de la société, elle n’est
plus I’apanage exclusif des classes aisées. La déception et le mécontentement chronique se
géneéralisent. La frustration devient une pathologie majeure de la démocratie. Elles se
manifestent soit de maniére régressive, soit de maniere agressive.

Comme dans les derniéres années de I’ancien régime, le mécontentement
populaire s’est accru a un moment ou la prospérité générale s’accroissait Tocqueville
écrivait déja : Ce n’est pas toujours en allant de mal en pris que 1I’on tombe en Révolution.
Il arrive le plus souvent qu’un peuple qui avait supporté sans se plaindre, et comme s’il ne
les sentait pas, les lois les plus accablantes, les rejette violemment dés que le poids s’en
allege.

La frustration nait paradoxalement d’une prise de conscience que la privation
n’est plus absolue. C’est lorsque la distance entre les attentes d’un ou plusieurs groupes
sociaux et les possibilités de les satisfaire devient considérable et insupportable, que la
violence trouve son chemin. La frustration que I’on trouve chez les individus des
démocraties adultes n’est en rien synonyme de dynamique révolutionnaire. Pour cela, il
faudrait qu’elle recele une dimension d’espérance. Lorsque les frustrés considerent que
leur condition est sans appel, la révolte ne sert a rien.

Si I’on recourt a la violence, ce n’est pas pour changer les choses puisque c’est
impossible, mais c’est pour se venger. Ce retour a I’archaisme des consciences généere un
droit & la férocité (déja décrit par Aragon dans son Roman inachevé), comme seul recours
pour pallier les discriminations.

La civilité est plus apte a nous protéger de nous-mémes que I’héroisme. C’est déja
ce gu’enseignait Confucius, cing cents ans avant Jésus-Christ, en prenant I’antithese de la
doctrine de Bouddha. L’essentiel pour lui n’était pas qu’un homme parvienne a ne plus
souffrir en se libérant de ses désirs, mais que tous les hommes parviennent a vivre en paix
malgré leurs souffrances individuelles. Mieux vaut s’appliquer a ne pas devenir mauvais,
qu’espérer devenir bon.

Sans remettre en cause la vision du bien et du mal, plutét que de viser la vertu,
contentons nous d’une civilité ordinaire, laborieuse, mais sans mauvaise surprise.
Observons quelques régles de conduite simples, et préférons I’humilité a la grandiloquence
d’une morale publique que personne ne se sent a méme d’assumer.



Bien que le livre s’étire encore sur de nombreux chapitres, j’en finirai avec le
concept de guerre économique. On ne cesse de nous vanter les mérites de la croissance
comme idéal, de la gestion comme méthode, et de I’hyper flexibilité comme solution. Mais
le management est moins un savoir-faire qu’une stratégie de pouvoir. Le management
ressemble au manege ou on éduque les chevaux. On veut faire croire que I’homo
economicus est la version objective de I’étre humain. Selon Bourdieu, il n’est qu’un
monstre anthropologique habité par une supposée rationalité qui ramene tous les problemes
de I’existence humaine a un calcul : la rentabilité ou la mort.

Cette gestion met le monde sous pression, en detruisant continuellement ce qu’elle
produit, par nécessité de produire autre chose. La logique gestionnaire privilégie I’urgence
et le court-termisme. La logique financiére se substitue a la logique industrielle. Le monde
du travail subit I’exigence d’une performance qui se veut illimitée, et ce harcélement nuit a
la santé mentale des individus.

Si la démocratie naissante avait vu la notion de travail devenir valeur et quitter
I’ordre de I’aliénation et de la soumission pour celui de la promotion individuelle, il n’en
va plus de méme. Ce qui est percu comme flexibilité du c6té des marcheés, est percu
comme précarité du coté des travailleurs.

L’exigence de rentabilité s’est étendue a toutes les couches de la société, avec ses
effets pervers: une nouvelle dialectique complétement déboussolée entre I’urgent et
I’important, une disparition du stratégique au profit du court terme, un individu qui
fonctionne a flux tendu.

La pression et la tension auxquelles I’individu est soumis I’écartent souvent d’un
processus réflexif et critique. La réflexion sur soi, sa vie, ses choix, est reléguée aux
oubliettes. Et pour les entreprises, la réflexion stratégique est sous-traitée en externe a des
chargés de mission free lance.

Comment grandir dans une société qui ne vous en laisse pas le temps ? Comment
poursuivre des fins a long terme dans une société qui ne connait que le court terme ?
Comment entretenir des relations sociales durables ? Comment un étre humain peut-il se
forger une identité et se construire un itinéraire dans une société faite d’épisodes et de
fragments ?

Il ne faut pas s’étonner de la montée du cynisme social, né de la perte de
confiance que les individus ressentent envers eux-mémes et envers la société.



