
1 
 

UTB Chalon sur Saône 
 

Groupe Ethique et Société – 19 novembre 2012 
 

 
Analyse du livre de Cynthia FLEURY : 

« Les pathologies de la démocratie » (Livre de poche  2009) 
par Jean-Paul DAILLOUX 

 
Je m’en tiendrai à cet ouvrage, car « La fin du courage » du même auteur est plus 

philosophique et dépasse l’objet de nos débats. 
 
C’est un livre dense et qui déborde de citations très longues ce qui rend un peu 

confus le plan d’ensemble. Il est un peu hors normes et mêle histoire, philosophie, 
sociologie et poésie. Je me contenterai de résumer les passages qui me semblent les plus 
significatifs. 

 
Le début avait attiré mon attention, car il propose une lecture originale de la 

Révolution française, point de départ d’une réflexion sur les évolutions entre démocraties 
naissantes et démocraties adultes. 

Lorsqu’il est question du modèle démocratique français, trois a priori 
demeurent : 1) La France sait faire la Révolution mais pas la Réforme ; 2)La Révolution 
mène nécessairement à la Terreur ; 3)L’esprit de la Révolution est celui de la Terreur, pas 
celui de la Réforme. 

A l’occasion d’un dialogue, l’auteure prend le contre-pied : 1) Le véritable esprit 
de la Révolution c’est la réforme, l’idée neuve, le génie, en un mot la lumière qui anime 
l’âme. 2) Si la France parvient à se déculpabiliser, à distinguer la révolution de la terreur, 
alors elle retrouvera son destin de lumières. 3) Non la terreur n’est pas intrinsèquement 
liée à la révolution. 

La Révolution c’est l’infini de nouvelles idées, une création de l’esprit, et la 
Terreur un phénomène d’épuisement, de dépression, une pathologie. Suivent de longues 
citations de Victor Hugo : A ces hommes pleins de passions étaient mêlés les hommes 
pleins de songes. L’utopie était là sous toutes ses formes, sous sa forme belliqueuse qui 
admettait l’échafaud et sous la forme innocente qui abolissait la peine de mort. Suit une 
longue liste des propositions novatrices devant la Convention, des plus élevées aux plus 
prosaïques. Je passe jusqu’à l’affirmation d’Hugo qui voit dans la Convention un point 
culminant de l’Histoire, avec ses escarpements et ses précipices. 

Il ne faut plus avoir peur de rouvrir les portes du commencement pour 
comprendre la suite. Je passe de nombreuses pages sur l’analyse psychologique des 
personnages de la Révolution : Marat, Danton, Robespierre et sur le chaos qui menaçait à 
chaque instant leur idéal. Les catastrophes idéologiques, comme les catastrophes 
naturelles, doivent permettre un retour d’expérience pour maîtriser l’avenir. 

Cette expérience permet de ne plus envisager la Terreur comme le dernier mot de 
la Révolution. Elle s’est imposée en raison d’un épuisement généralisé, suivant la 
déception absolue venant de la trahison du roi. Sa fuite à Varennes est une catastrophe 
historique qui a balayé toutes les tentatives de conciliation et suscité les massacres sur le 
Champ de Mars, puis dans les prisons, c’est la cause essentielle de l’enchaînement 
meurtrier et le premier désenchantement démocratique (cf Timothy Tackett : Le roi 
s’enfuit, La Découverte 2004). 



2 
 

Pour s’orienter plutôt vers la Réforme, il faut distinguer la démocratie naissante 
qui s’édifie en vertu des dynamiques de conquête, d’utopie et d’émancipation qui 
s’affirment dans l’excès, et la démocratie adulte qui se maintient par l’autolimitation et 
l’autorégulation, pour que les libertés ne se retournent pas en leur contraire et ne 
deviennent pas oppressives. Il faut apprendre à renoncer, non pour en être frustré, mais 
comme apprend à le faire l’adolescent qui mûrit par concessions et détachements 
successifs qui sont autant de deuils de ses illusions. 

L’idée de démocratie, jadis synonyme d’extraordinaire mobilisation des esprits, 
n’a plus le même ascendant. Pour redonner le goût de la Réforme, il faut remobiliser la 
raison et constater que la souveraineté de l’Etat moderne n’est plus absolue, face à la 
montée en puissance de la société civile. La négociation devient le nouveau principe à 
partir duquel s’exerce la gouvernance. Le politique ne peut plus être pensé sur la base d’un 
contrôle du gouvernement sur la société, mais sur une pluralité d’acteurs (Cf Zaki Laïdi : 
La grande perturbation, Flammarion 2004). 

 
On en vient à la combinaison laïcité et foi républicaine (ou mystique républicaine 

selon Péguy). Je passe sur la démesure spiritualiste de Robespierre pour qui le bien et le 
mal, le vice et la vertu, s’affrontent à chaque instant. Pour qu’une République ne désespère 
pas d’elle-même, elle doit maintenir un lien avec le transcendant qui l’oblige à se dépasser 
en sacralisant ses valeurs. 

Une comparaison est proposée avec Locke et sa conception de l’abstention de 
l’Etat et de la privatisation du religieux : L’Etat est une société d’hommes instituée dans la 
seule vue de l’établissement, de la conservation et de l’avancement de leurs intérêts civils. 
Le choix des options spirituelles ou métaphysiques ne regarde en rien l’Etat. Mais il admet 
aussi une limite au principe de tolérance, car l’athéisme détruit la cohésion sociale et le 
patriotisme sur lequel toute République s’appuie. 

D’où l’idée que se couper de toute foi entraine pour le peuple la consternation et 
l’abattement. La République n’est donc pas un régime pragmatique qui prospérerait sur la 
finitude des hommes, au contraire elle tend à incarner le plus sereinement possible leur 
infinité. Mais l’idée de religion civile ou naturelle résiste-t-elle au passage à une 
démocratie adulte ? La meilleure façon de protéger la relation au Transcendant reste le 
choix de la laïcité. Ce principe garant de la liberté de conscience ne fait plus allégeance à 
dieu mais à l’homme, c’est la nouvelle modalité de la foi républicaine. 

Les débats récents ont fait apparaître une nuance entre partisans d’une laïcité 
« ouverte » et ceux d’une laïcité « intégriste ». La neutralité s’identifierait à la pluralité, au 
lieu d’une séparation stricte impliquant l’absence de religion de l’espace public. Quel 
modèle de société voulons-nous pour demain : le pluralisme communautariste ou l’unité 
républicaine ? Certains présentent la « laïcité à la française » comme le dernier avatar 
d’idéaux chrétiens sécularisés.  

L’auteure énonce des citations de Victor Hugo (Discours contre la loi Falloux du 
15 janvier 1850), aux termes desquelles la laïcité s’enracine dans une lecture des Droits de 
l’homme attribuant à la sphère publique une vocation universelle. Ce n’est pas un produit 
culturel de l’occident. C’est dans un pays laïc que les religions sont les plus libres. L’idéal 
laïc unit tous les hommes, par ce qui les élève au dessus de tout enfermement. Il n’exige 
aucun sacrifice des particularismes, mais seulement le minimum de recul qui permet de les 
vivre comme tels sans être aliéné. 

La laïcité est une valeur de l’âge adulte des démocraties, car elle résiste à 
l’épreuve de la désacralisation, non seulement des croyances, mais de toutes les formes 
d’idéologies. La laïcité n’est pas la stricte neutralité relativiste qui désarmerait la 
conscience en lui faisant croire que le vrai et le faux se valent. 



3 
 

L’école est le lieu de démystification des puissances de fascination qui dominent 
les familles et la société civile. L’éducation ne dissociera pas la promotion du savoir, 
l’esprit critique et les valeurs universelles, où tous pourront se reconnaitre par delà leurs 
différences. La laïcité à l’anglaise qui gère la coexistence des communautarismes, serait 
une régression.  

Assumer le passage à l’âge adulte, c’est d’abord se détacher des siens. Selon 
Michel Foucault, l’enseignement socratique est laïc par excellence, puisque le premier 
geste de l’apprentissage socratique est le désapprentissage, ou la réformation critique de 
soi. Selon Cicéron, sitôt que nous venons au monde, nous suçons l’erreur avec le lait de 
nos nourrices. Et Sénèque écrivait à Lucilius : je te souhaite un mépris généreux de toutes 
les choses dont tes parents t’ont souhaité l’abondance. Selon Max Weber, la tâche 
primordiale d’un professeur est d’apprendre à ses élèves qu’il est des faits inconfortables 
pour leur opinion personnelle, et non de jouer au prophète pour délivrer des vérités ex 
cathedra. 

 
Selon Célestin Bouglé (Les idées égalitaires 1908), les démocraties modernes se 

distinguent des démocraties antiques, car l’idée égalitaire ne s’applique plus à quelques 
hommes, mais en principe à tous les hommes. La deuxième distinction vient du processus 
d’urbanisation, le processus démocratique s’appuyant sur la mobilité sociale, car la 
multiplication des contacts sociaux est favorable à la fermentation des idées égalitaires, 
inséparable d’un processus d’unification et de centralisation. La monarchie en unifiant la 
France la préparait pour la démocratie. On constate pourtant que les sociétés modernes sont 
de plus en plus fragmentées, communautaristes, corporatistes, lobbyistes, pour ne pas dire 
tribalisées. 

Quant aux démocraties émergentes, on peut espérer qu’elles ne mettront pas deux 
siècles pour accomplir le processus qu’ont connu les pays européens, et qu’elles opéreront 
un rattrapage plus rapide à la manière du Japon. Néanmoins chaque société doit faire 
l’expérience des âges successifs de la démocratie, y compris l’épreuve des pathologies des 
démocraties arrivant à l’âge adulte. L’accélération de l’histoire propre à l’ère de la 
mondialisation et de l’information, ainsi que les pressions de la communauté internationale 
joueront leur rôle. 

Mais dans les démocraties contemporaines, la fin des distances physiques avec 
d’autres cultures n’induit pas une meilleure compréhension. Si jadis les villes ont été le 
lieu de démultiplication des contacts sociaux favorisant une unification, il n’en va plus de 
même. L’expérience quotidienne de la diversité aboutit plutôt à une crispation identitaire 
des communautés. La totémisation des produits de consommation met sur le même plan 
l’affichage d’une marque de vêtements et le signe distinctif d’une religion ou d’un club 
sportif. On voit à l’école que les velléités d’unification sociale volent en éclat. 

Régis Debray écrit (Ce que nous voile le voile, la république et le sacré 2004) : Il 
y avait en un sens plus de laïcité dans les collèges jésuites d’antan, avec leurs obligations 
disciplinaires et la mise en veilleuse des échos du dehors, qu’il n’y en a dans nos collèges 
en forme de terrains vagues où le brouhaha empêche toute concentration des esprits. 

La fermentation des idées égalitaires a laissé sa place à la fermentation des 
différences identitaires. Les villes, jadis fer de lance des dynamiques unifiantes, sont 
devenues le lieu du détricotage civique. Au-delà de l’incivilité en tache d’huile et du 
malaise au quotidien, il en va à terme de la paix civile. La conception de l’égalité s’est 
modifiée : on n’est pas égal parce que similaire, on est égal parce que différent. On assiste 
à la cristallisation et à la survalorisation des différences culturelles et identitaires. Le droit 
à la différence est un concept séduisant, mais il démultiplie les risques de segmentation de 
la société.  



4 
 

Alexis de Tocqueville voyait à l’œuvre dans les sociétés démocratiques un 
processus d’égalisation, conduisant à la multiplication de groupes sociaux intermédiaires, 
promesses de médiations égalitaires compensant la survalorisation des différences 
individuelles. Raymond Aron (L’aube de l’histoire universelle 1985) pensait que les 
sociétés industrielles étaient obligées d’invoquer des idées égalitaires, parce qu’elles 
étaient fondées non sur des inégalités de statut, sur l’hérédité ou la naissance, mais sur la 
fonction remplie par chacun. Les ordres de l’ancien régime ayant disparu, on passe d’une 
classe à l’autre sans avoir à franchir d’obstacles juridiques. 

Mais de nos jours, avec la tertiarisation de l’économie et le déclin de l’industrie, 
ne sommes nous pas revenus à une inégalité, au sein de la République, entre les 
« statutaires » et les « précaires », en dehors de tout système méritocratique. 

La société d’ancien régime se représentait son unité comme celle d’un corps qui 
trouvait sa représentation dans le corps du roi. La démocratie naissante a magnifié à son 
tour l’unité du corps social. Mais la démocratie moderne accomplit un processus de 
désincorporation qui marque une rupture décisive dans l’histoire, qui va de pair avec la 
rupture de l’imbrication entre religion et politique. Comment maintenir une passion 
commune oeuvrant au sentiment d’appartenance au corps social, à la préservation du lien 
solidaire entre citoyens ? Comment maintenir la foi dans une transcendance, en dehors de 
la sphère traditionnelle et culturelle du religieux ? 

Comment faire pour que la spiritualité reste un pôle culturel de la démocratie ? 
demande Claude Lefort (Permanence du théologico-politique 1986). Le pouvoir est 
désormais toujours en quête de sa légitimité : Que la loi ne se fonde plus sur un garant 
ultime, ne signifie pas qu’elle ait perdu sa transcendance. Mais la loi est devenue 
désormais objet de discussion. Le maître mot des démocraties adultes, c’est la négociation 
et non plus la souveraineté. La démocratie devient un régime fondé sur la légitimité d’un 
débat sur le légitime et l’illégitime, débat nécessairement sans garant et sans terme. 

 
Venons-en à l’ère post industrielle, passage aussi important que celui des sociétés 

de chasseurs-cueilleurs aux sociétés agricoles, puis aux sociétés industrielles. On peut 
constater que la société dite de l’information tend à la fois à accélérer l’avancée des droits 
fondamentaux et à accélérer leurs dérives pathologiques. 

Tout d’abord, le déclin de la parenté comme institution sociale, en marche depuis 
plus de deux cents ans, s’est brutalement accélérée dans la seconde moitié du XXème 
siècle. En Europe comme au Japon, le taux de fécondité est tombé très bas, au point de les 
menacer de dépeuplement, effet corrigé par une immigration substantielle. 

La foi et la confiance dans les institutions sont entrées dans un profond déclin. Les 
liens sociaux sont multipliés, mais ils tendent à être moins permanents et moins engagés et 
dans le cadre de groupes plus restreints et plus précaires. Selon Francis Fukuyama (Le 
grand bouleversement 2003), la pathologie des démocraties est liée à l’exacerbation de 
l’individualisme. La précarité économique générée par la mondialisation se double d’une 
précarité plus essentielle. Naguère, l’intérêt individualiste fonctionnait comme une sorte 
d’avatar pragmatique de la vertu républicaine, un motif plus bas mais plus stable que la 
vertu pour fonder une société. 

La mondialisation de l’information rend le monde tout petit mais dangereux. 
Chacun voit tout, sait tout, mais réalise ce qui le sépare des autres sans avoir forcément 
envie de s’en rapprocher. Le monde est devenu un village global sur le plan technique, il 
ne l’est pas sur le plan social et culturel. Les démocraties qui favorisent l’accès à 
l’information universelle, se voient renvoyées ce trop d’information comme un boomerang. 

L’enjeu pour la démocratie adulte n’est pas seulement de comprendre l’autre, 
mais que l’autre la comprenne. L’autre défi vient de ce que l’information et la 



5 
 

communication, valeurs d’émancipation, deviennent aussi des marchandises. Comment 
éviter que l’idéal d’ouverture ne génère en retour un refus du modèle occidental ? 

 
Le principe de liberté des démocraties naissantes a-t-il fait place à un libéralisme 

dénué de toute préoccupation civique ? L’auteure confronte Tocqueville et Robespierre, 
l’intérêt et la vertu. Au-delà des différences apparentes, il reste une intuition similaire. 
Dans les deux cas, les citoyens doivent se soumettre à une discipline morale, et la stabilité 
de l’Etat est fondée sur l’influence prédominante que les mœurs et les croyances exercent 
sur les conduites des individus. 

Tocqueville, contrairement aux libéraux, juge nécessaire que tous les esprits 
soient astreints à certaines limites dans le domaine spirituel, de sorte que la société 
demeure unifiée par des croyances communes. Par là, il se sépare des purs pragmatiques 
complètement indifférents aux aspirations de la conscience humaine.  

Sa pensée reste utile pour les démocraties adultes, car il a mis le doigt sur le 
phénomène de l’assimilation abusive entre liberté et libéralisme, entraînant la dissolution 
progressive de la notion d’intérêt général, ou encore de ce que Robespierre appelait la 
morale publique. Il a parfaitement vu que le citoyen, pour mieux s’individualiser, 
pratiquerait la surenchère des valorisations identitaires et sécessionnistes. 

La sensibilité civique est sans doute moins ambitieuse que la morale publique, 
mais elle a l’avantage de ne pas inscrire la problématique de la civilité dans celle du bien et 
du mal. La perte de la sensibilité civile ne résulte pas d’une volonté maléfique, mais elle 
constitue une pathologie, un risque naturel. En perdant la raison du cœur, les démocraties 
agissent contre elles-mêmes. Une politique réformatrice doit concilier raison de l’esprit et 
raison du cœur. 

La maîtrise de l’ego contribue à la civilité (Richard Sennet : Les tyrannies de 
l’intimité 1979). La civilité est l’activité qui protège le moi des autres moi, et lui permet 
donc de jouir de la compagnie d’autrui. Le port du masque est l’essence même de la 
civilité. Il faut vouloir la civilité, non parce qu’elle participe de la morale, mais parce 
qu’elle préserve les autres de ce que je suis, et moi de ce qu’ils sont. La civilité consiste à 
traiter les autres comme s’ils étaient des inconnus, à forger avec eux des liens sociaux 
respectant cette distance première. Le masque ne sert pas à me cacher, mais à me montrer 
apte à la rencontre et au dialogue avec l’autre, en modérant mon intarissable ego. C’est ce 
qu’on appelle l’urbanité. 

La valorisation identitaire de l’individu a été essentielle à la réussite du processus 
démocratique naissant, il n’en va plus de même dans les démocraties adultes. André Gide 
avait écrit que la personnalité ne s’affirme jamais plus qu’en se renonçant. Etre adulte, 
c’est être soi-même en autolimitant le déploiement de ce soi-même. Un démocrate est un 
adulte qui a su autolimiter la puissance de son ego. 

Les personnes inciviles qui déversent sur les autres des traumatismes quotidiens, 
ne veulent pas spécialement du mal à l’autre, mais elles se préoccupent uniquement de leur 
propre personne. Jean-Jacques Rousseau faisait l’apologie de la civilité, rempart contre la 
barbarie. Il décrit dans la Nouvelle Héloïse une fête villageoise où les communautés se 
rapprochent et respectent leurs différences. Gentilshommes et paysans prennent soin de ne 
pas se heurter : chacun est singulier, personne n’est marginal. On est loin de l’éthique de la 
spontanéité revendiquée aujourd’hui.  

Préserver la cohésion sociale, c’est d’abord veiller à ne pas trop exposer ses 
différences, à ne pas surenchérir à leur sujet. Il n’y a pas d’hypocrisie dans ce goût de la 
bienséance, mais seulement l’humilité de toujours espérer en une douce égalité. Jean-
Jacques Rousseau fait de la politesse une qualité civilisatrice qu’il différencie de la 
mascarade sociale. 



6 
 

Le paradoxe pour les démocraties adultes est donc le suivant : il faut œuvrer au 
développement personnel des individus sans qu’ils deviennent pour autant incivils.  

Etre un citoyen, c’est revendiquer la libre affirmation de son identité. La 
citoyenneté traditionnelle est jugée trop abstraite et donc obsolète.  A la différence des 
démocraties naissantes, les citoyens des démocraties adultes ne se contentent pas 
d’idéaliser leur citoyenneté, ils veulent la voir s’incarner dans des droits spécifiques. 
L’épreuve de l’histoire montre que l’égalité de droit n’empêche pas l’inégalité de fait. 
Certains reprochent à l’individu citoyen de n’avoir rien d’universel, mais d’être un homme 
blanc, quinquagénaire, hétérosexuel, nanti et de confession judéo-chrétienne. 

Tocqueville avait pressenti que l’individualisme des démocraties naissantes, 
pouvait se transformer en hyper-individualisme. La citoyenneté n’a plus toujours le dernier 
mot sur les particularités ou les préférences personnelles. Dans les démocraties adultes, ce 
qui compte c’est l’égalitarisme par la revendication de la différence et de l’identitaire et 
non l’égalité par effort de similitude. 

On peut changer les institutions humaines, mais non l’homme : quel que soit 
l’effort général d’une société pour rendre les citoyens égaux et semblables, l’orgueil 
particulier des individus cherchera toujours à échapper au niveau, et voudra former 
quelque part une inégalité dont il profite. Dans les aristocraties, les hommes sont séparés 
les uns des autres par de hautes barrières immobiles ; dans les démocraties, ils sont 
divisés par une multitude de petits fils qu’on brise à tout moment et qui changent sans 
cesse de place. 

Cette tendance identitaire et différentialiste de la citoyenneté tourne à le 
perversion lorsqu’elle mène au conflit entre les individus. L’autre n’est plus le prochain. 
Les cultures prolifèrent, mais la culture décline. Dominique Wolton (L’autre 
mondialisation 2003) écrit : La question de la diversité culturelle, celle du 
multiculturalisme, celle de l’exception culturelle, ne sont plus des questions de riches, mais 
bien les conditions de la paix de demain. 

L’enjeu démocratique est d’éviter la mise à feu du triangle identité, culture, 
communication. Dans ce but, on nous invite à la modestie normative, à prendre conscience 
que la norme doit être le fruit d’une négociation et découvrir sa légitimité à l’aune de 
l’expérience pluriculturelle. Mais lorsque l’identité devient crispation identitaire et repli 
sur soi, les théoriciens de la norme doivent résister à cette emprise. Mais comment 
construire une identité culturelle relationnelle qui évitera l’identité culturelle refuge, 
souvent agressive. 

 
Les individus sont autant les points forts que les points faibles des démocraties. 

Les dérèglements de la personnalité des individus ne sont pas sans influence sur les 
pathologies de la démocratie. L’individu en proie au délire paranoïaque, est autoritaire, sûr 
de lui, susceptible et orgueilleux. Il sait tout et a toujours raison, il persécute souvent son 
entourage familial ou professionnel. La personnalité schizoïde évite les relations sociales, 
elle a un goût pour la rêverie, la spéculation abstraite, les croyances mystiques. Elle peut 
basculer dans la violence.  

L’histrionisme est la pathologie la plus caractéristique des démocraties actuelles. 
Le sujet théâtralise tous ses gestes et ses émotions. Il est en représentation et en proie à 
l’hyper activité. Il ne cherche à séduire l’autre que pour mieux s’affirmer. L’expansion de 
son ego le conduit au charisme incivil. Précisément l’émotion est le matériau par 
excellence de la démocratie moderne. Elle devient l’évènement médiatique majeur. 

Le grand pervers a envie de transgresser les lois sociales, ou même de fonder une 
nouvelle société où ses désirs trouveraient une satisfaction sans limite. Mais le pervers 
médiocre ou quelconque ne transgressera les règles que si cela lui profite et ne le met pas 



7 
 

en danger. Il veut pouvoir tout faire sans que cela lui coûte quoi que ce soit, et il veut 
pouvoir profiter plus que les autres. La culture moderne de la gratuité n’est pas sans lien 
avec cette pathologie. La liberté consisterait désormais à avoir accès à tout, sans avoir à en 
payer le prix. Si les démocraties naissances assimilaient leur émancipation à un devoir, la 
mutation actuelle tend à considérer cette émancipation comme un dû. Or, lorsqu’on 
émancipe la conception de la liberté de la dialectique des droits et des devoirs, elle devient 
pathologique. 

Le droit des victimes à une juste indemnisation dérive parfois vers une 
victimisation généralisée. Certes l’histoire a déroulé son cortège d’abominations et la 
démocratie adulte tend à devenir le lieu des réparations et des réajustements de l’histoire. 
Sa nouvelle légitimité vient du fait qu’elle rend des comptes aux citoyens. Etre libre, ce 
n’est plus idéaliser sa destinée, c’est vérifier que l’on n’a pas été abusé. L’exigence de 
justice se transforme en compulsivité réparatrice, chacun ayant le sentiment d’être toujours 
lésé. 

Le devoir de mémoire dérive de manière pathologique vers une industrie qui 
instrumentalise la mémoire. Selon Tzvetan Todorov (Les abus de la mémoire 1995) : A 
trop regarder le passé, on oublie les tragédies contemporaines. Si l’on parvient à établir 
de manière convaincante que tel groupe a été victime d’injustices dans le passé, cela lui  
ouvre dans le présent une ligne de crédit inépuisable. D’où la compétition pour obtenir le 
statut du groupe le plus défavorisé. 

Ce phénomène va de pair avec l’immobilisme plus généralisé de la démocratie qui 
nous détourne de l’ambition de réformer. La repentance devient si mécanique que la 
rédemption perd sa valeur et son sens. Certes la démocratie doit assumer la charge de 
l’histoire pour éviter les refoulements et les frustrations. Mais après avoir fait la lumière 
sur le passé, comment intégrer ces révélations dans un sens dynamique et non favoriser la 
régression ? 

L’exemple de l’esclavage est abordé, avec la loi Taubira-Delannon (mai 2011) qui 
qualifie la traite des noirs de crime contre l’humanité, avec comme conséquence 
l’imprescriptibilité. Le Parlement n’a pas prévu d’obligation juridique de réparation, mais 
un devoir moral de mémoire. Il est rappelé l’appréciation de Tocqueville, lors de 
l’abrogation en 1848 : Si les nègres ont le droit de devenir libres, il est incontestable que 
les colons ont droit de ne pas être ruinés par la liberté des nègres. Victor Schoelcher  lui-
même songeait à une application étalée dans le temps et à un dédommagement des maîtres. 

Le pouvoir politique, paternaliste dans la société traditionnel, devient un pouvoir 
maternel. L’Etat Leviathan devient Big Mother. Tocqueville l’avait pressenti en parlant 
d’un pouvoir tutélaire, absolu, détaillé, prévoyant et doux : Je vois une foule innombrable 
d’hommes semblables et égaux qui tournent sans repos sur eux-mêmes, pour se procurer 
de petits et vulgaires plaisirs dont ils emplissent leur âme. Chacun d’eux retiré à l’écart est 
comme étranger à la destinée de tous les autres : ses enfants et ses amis particuliers 
forment pour lui toute l’espèce humaine. S’il lui reste encore une famille, on peut dire qu’il 
n’a plus de patrie. Au dessus de ceux-là s’élève un pouvoir immense et tutélaire, qui se 
charge seul d’assurer leur jouissance et de veiller sur leur sort. Il n’a pas pour objet de 
préparer les hommes à l’âge viril, mais il les fixe irrévocablement dans l’enfance. 

 
A la différence des démocraties naissantes qui pouvaient faire l’épreuve de la 

tyrannie de la majorité, les démocraties adultes ont à faire l’épreuve de la tyrannie des 
minorités. Tocqueville a abondamment décrit le premier phénomène. Il est plutôt positif 
que les minorités subissent moins l’autoritarisme de la majorité. Mais on tombe à présent 
dans l’excès inverse. Sous couvert de droit à la différence, des minorités veulent imposer 
leurs droits spécifiques, en contournant l’égalité des droits. En survalorisant tel trait de leur 



8 
 

personnalité, elles ne perçoivent de la loi que l’aspect de barrage à l’expression de leur 
narcissisme et à la manifestation de leurs désirs. Parce qu’elles ont souffert de 
discriminations dans le passé, ou en souffrent encore, ces minorités revendiquent la sphère 
du droit pour se l’approprier en compensation et exercer leur domination. 

Cette épreuve du narcissisme vire au pathologique, dans la mesure où elle affaiblit 
l’individu plutôt qu’elle ne le renforce. L’individu a voulu se dépasser dans les démocraties 
naissantes. La frustration et l’orgueil contrarié risquent de l’emporter dans notre société où 
la norme est la réalisation de soi et l’impératif de vivre avec un maximum d’intensité, bref 
de réussir sa vie. 

Le futur collectif n’est plus chargé d’espoirs et l’actuelle désaffection des utopies 
ne laisse place qu’à un présent à conquérir personnellement. Or le résultat est souvent 
décevant. Il n’est pas donné à tous de faire le deuil de ce qu’on croyait devenir, ce ne peut 
être que le fruit d’un long apprentissage. Et l’orgueil bafoué mène à la violence ordinaire. 
Si le régime démocratique est celui de l’émancipation de l’individu,  il est aussi celui du 
désenchantement. Or les âmes désillusionnées sur elles-mêmes font rarement de bons 
citoyens.  

Reconquérir l’estime de soi est souvent la grande question qui habite les 
démocraties adultes. Or la mésestime de soi gagne toutes les classes de la société, elle n’est 
plus l’apanage exclusif des classes aisées. La déception et le mécontentement chronique se 
généralisent. La frustration devient une pathologie majeure de la démocratie. Elles se 
manifestent soit de manière régressive, soit de manière agressive.  

Comme dans les dernières années de l’ancien régime, le mécontentement 
populaire s’est accru à un moment où la prospérité générale s’accroissait  Tocqueville 
écrivait déjà : Ce n’est pas toujours en allant de mal en pris que l’on tombe en Révolution. 
Il arrive le plus souvent qu’un peuple qui avait supporté sans se plaindre, et comme s’il ne 
les sentait pas, les lois les plus accablantes, les rejette violemment dès que le poids s’en 
allège. 

La frustration nait paradoxalement d’une prise de conscience que la privation 
n’est plus absolue. C’est lorsque la distance entre les attentes d’un ou plusieurs groupes 
sociaux et les possibilités de les satisfaire devient considérable et insupportable, que la 
violence trouve son chemin. La frustration que l’on trouve chez les individus des 
démocraties adultes n’est en rien synonyme de dynamique révolutionnaire. Pour cela, il 
faudrait qu’elle recèle une dimension d’espérance. Lorsque les frustrés considèrent que 
leur condition est sans appel, la révolte ne sert à rien.  

Si l’on recourt à la violence, ce n’est pas pour changer les choses puisque c’est 
impossible, mais c’est pour se venger. Ce retour à l’archaïsme des consciences génère un 
droit à la férocité (déjà décrit par Aragon dans son Roman inachevé), comme seul recours 
pour pallier les discriminations. 

La civilité est plus apte à nous protéger de nous-mêmes que l’héroïsme. C’est déjà 
ce qu’enseignait Confucius, cinq cents ans avant Jésus-Christ, en prenant l’antithèse de la 
doctrine de Bouddha. L’essentiel pour lui n’était pas qu’un homme parvienne à ne plus 
souffrir en se libérant de ses désirs, mais que tous les hommes parviennent à vivre en paix 
malgré leurs souffrances individuelles. Mieux vaut s’appliquer à ne pas devenir mauvais, 
qu’espérer devenir bon. 

Sans remettre en cause la vision du bien et du mal, plutôt que de viser la vertu, 
contentons nous d’une civilité ordinaire, laborieuse, mais sans mauvaise surprise. 
Observons quelques règles de conduite simples, et préférons l’humilité à la grandiloquence 
d’une morale publique que personne ne se sent à même d’assumer. 

 



9 
 

Bien que le livre s’étire encore sur de nombreux chapitres, j’en finirai avec le 
concept de guerre économique. On ne cesse de nous vanter les mérites de la croissance 
comme idéal, de la gestion comme méthode, et de l’hyper flexibilité comme solution. Mais 
le management est moins un savoir-faire qu’une stratégie de pouvoir. Le management 
ressemble au manège où on éduque les chevaux. On veut faire croire que l’homo 
economicus est la version objective de l’être humain. Selon Bourdieu, il n’est qu’un 
monstre anthropologique habité par une supposée rationalité qui ramène tous les problèmes 
de l’existence humaine à un calcul : la rentabilité ou la mort. 

Cette gestion met le monde sous pression, en détruisant continuellement ce qu’elle 
produit, par nécessité de produire autre chose. La logique gestionnaire privilégie l’urgence 
et le court-termisme. La logique financière se substitue à la logique industrielle. Le monde 
du travail subit l’exigence d’une performance qui se veut illimitée, et ce harcèlement nuit à 
la santé mentale des individus.  

Si la démocratie naissante avait vu la notion de travail devenir valeur et quitter 
l’ordre de l’aliénation et de la soumission pour celui de la promotion individuelle, il n’en 
va plus de même. Ce qui est perçu comme flexibilité du côté des marchés, est perçu 
comme précarité du côté des travailleurs.  

L’exigence de rentabilité s’est étendue à toutes les couches de la société, avec ses 
effets pervers : une nouvelle dialectique complètement déboussolée entre l’urgent et 
l’important, une disparition du stratégique au profit du court terme, un individu qui 
fonctionne à flux tendu. 

La pression et la tension auxquelles l’individu est soumis l’écartent souvent d’un 
processus réflexif et critique. La réflexion sur soi, sa vie, ses choix, est reléguée aux 
oubliettes. Et pour les entreprises, la réflexion stratégique est sous-traitée en externe à des 
chargés de mission free lance. 

Comment grandir dans une société qui ne vous en laisse pas le temps ? Comment 
poursuivre des fins à long terme dans une société qui ne connait que le court terme ? 
Comment entretenir des relations sociales durables ? Comment un être humain peut-il se 
forger une identité et se construire un itinéraire dans une société faite d’épisodes et de 
fragments ? 

Il ne faut pas s’étonner de la montée du cynisme social, né de la perte de 
confiance que les individus ressentent envers eux-mêmes et envers la société. 

 
 


