
 1 

François CHENG : 
 

 Né en 1929 , en Chine à Nanchang , est un écrivain , poète et calligraphe chinois , naturalisé 

français en 1971. 

 Après avoir vécu ses vingt premières années  en Chine  ,  où il connait la barbarie de 

l’occupation japonaise (1937-1945) , puis celle de la guerre civile ( 1946..) , il arrive en France à 20 

ans , déjà passionné par notre culture   ( alors que ses parents émigrent aux États Unis ) .  Les 

premières années sont difficiles : dénuement et solitude .Mais il étudie notre langue et notre 

littérature, et prépare , en 1960 , l’admission à l’ École Pratique des Hautes Études dont il obtient le 

diplôme . 

 Ses premières publications sont de la poésie , en chinois , destinée à Hong Kong . 

Dès 1977 , il publie en français ,  une œuvre abondante , concernant d’abord la pensée , l’esthétique 

chinoise . Puis il se lance dans l’écriture d’essais et de romans . 

 En 2002 , il est le premier asiatique à être élu à l’ Académie Française  . 

 Il est important de signaler ( et nous le verrons dans l’exposé)  qu’il est membre d’ honneur 

de l’ Observatoire du Patrimoine Religieux ( OPR) , une association multiconfessionnelle qui œuvre 

à la préservation et au rayonnement du patrimoine culturel français . 

 « Déchiré et Fécondé » par deux cultures, il s’efforcera de  « s’en tenir à la meilleure part de 

l’une et de l’autre » .  

 

Son livre le plus récent  ( 2013)  s’intitule : 

 

«  Cinq méditations sur la mort, autrement dit sur la vie … » 

  

 

   En 2006 , François Cheng organise , avec un groupe d’amis , cinq séances de méditations 

sur la «  beauté » . Ces soirées mémorables ont été ensuite transmises , par l’ écriture , à un large 

public .  

 Sept ans après ( 2013) , l’auteur , alors âgé de 84 ans , ressent comme une impérieuse 

nécessité de parler de la mort…..autrement dit de la vie , puisque son propos , à la croisée des 

pensées chinoises et occidentales , est inspiré par une vision ardente de la « vie ouverte » . De la 

même façon , ces méditations sont organisées avec un groupe d’amis , dans une belle salle de yoga  

puis sont publiées chez Albin Michel . 

  L’auteur n’a aucune prétention de produire un quelconque message sur l’après vie , ni 

d’élaborer un discours dogmatique ….mais de nous faire prendre conscience que la mort donne tout 

un sens à notre destin, partie intégrante d’une « grande aventure en devenir ». Chaque méditation se 

déroule comme , en musique , par des « variations » autour d’un thème . 

 

Première méditation 
 

 Voici donc notre groupe de quelques personnes , chacune héritière d’une  longue lignée  , 

déterminée par des liens de sang inextricables…et que rien n’impliquait d’être là , aujourd’hui , 

ensemble , pour évoquer un sujet commun .  

  Les découvertes récentes concernant notre système solaire , notre galaxie et les milliards 

d’autres galaxies , nous font réaliser que nous sommes là , infimes  ,  de passage , et avec nous ce 

questionnement , sur notre vie et notre mort , qui nous taraude comme il a taraudé les hommes ,  

depuis le début de ce que nous appelons  l’  « humanité » . 

 François Cheng qui a côtoyé la mort, à maintes reprises durant sa jeunesse , réfute tout 

nihilisme ( le hasard) et pense que le principe de vie est contenu dès le départ dans l’avènement de 

l’univers .  Comme le pensait Lao-zi , père du Taoisme :  «  ce qui est    ,   provient de ce qui n’est 

pas  et ce qui n’est pas    contient ce qui est   » 

La mort nous fait toucher du doigt l’incroyable processus qui fait basculer le Tout dans le Rien .   

 Notre réflexion est arrêtée par deux énigmes :   

 1  -  personne n’est revenu pour nous porter témoignage de l’au delà   -----  



 2 

 2  -   nous n’avons pas la capacité d’imaginer concrètement un ordre de vie où la mort n’existerait 

pas . Ainsi les mots   « toujours »  « contemporain »  « temps »  …seraient absents du vocabulaire et 

il n’y aurait aucun étonnement devant l’existence  . Serait également  absent le mot « devenir »  qui 

pour nous, est le synonyme   de « VIE » 

 Donc « Vie – temps – mort » est un tout indissociable …et la mort est nécessaire à la vie ! 

 Sans cette ouverture de pensée , notre vie se déroulerait comme le séjour en prison d’un 

condamné à mort . 

 Mais François Cheng  est , également , allé chercher chez les philosophes et les poètes  

(Heidegger, Ovide , Dante …Goethe, Hölderlin …)  la façon dont ils appréhendaient la mort . 

Sa préférence va au poète Rilke  ( 1875-1926), et à son poème de jeunesse  

« Seigneur , donne à chacun sa propre mort 

 Qui soit vraiment issue de cette vie, 

Où il trouva l’amour, un sens et sa détresse. 

 Rilke introduit la notion de « Double Royaume » qui unit les deux versants de la vie et de 

la mort :  c’est dans  cet espace que se noue le dialogue entre les vivants et les morts .  

 Dans l’Orient comme l’Occident , depuis des millénaires , existe le culte des Ancêtres. 

Dans beaucoup de maisons , en Chine , un autel leur était dédié .   Nous leur devons la vie , nous 

avons bénéficié , pour devenir adulte , des soins et des bienfaits , non seulement de nos ancêtres , 

mais aussi d’un nombre insoupçonné de personnes .  

 

 En résumé , incorporer la mort dans notre vision , c’est recevoir la vie comme   « un don 

d’une générosité sans prix » 

 

Deuxième méditation 

 
 Vivre engage l’être tout entier : corps , esprit et âme . La pensée chinoise ajoute la notion de   

«  mandat du Ciel  »  pour désigner ce qui est dévolu à chaque vie . 

 La conscience de la mort qui nous taraude est loin d’être une force purement négative, elle 

nous fait voir la vie non plus comme une simple donnée, mais bien comme un don inouï , sacré . 

formidable processus du devenir .  Chaque vivant étant unique , on comprend mieux que le bonheur 

recherché provient toujours de l’instant d’une rencontre , d’un échange , d’un partage .  

 

 Il y a trois besoins vitaux ( ou désirs irrépressibles ) que la conscience de la mort fait naître 

en nous : désirs de réalisation , de dépassement , de transcendance . 

 

 *   Réalisation :  c’est à dire projet de vie , création , sens à donner à nos actions . 

 *   Dépassement :  sortie de notre condition ordinaire , passion d’aventure ,   

   d’héroïsme, passion d’amour ( le couple Eros Agapé… ) 

 *   Transcendance :   l’expression calligraphiée en couverture de son livre se prononce : 

   «  Sheng-sheng-bu-xi  »      qui signifie :  

   « la vie engendre la vie , il n’y aura pas de fin » 

 C 

e thème , faisant appel aux composantes de l’être humain  ( le jing du corps le qi de l’esprit le shen 

de l’âme ) sera développé dans la 4ème méditation. 

 

Troisième méditation 

 
 Sur les chemins de l’existence nous nous heurtons à deux mystères fondamentaux : la beauté 

et le mal . 

 Pourquoi la beauté a-t-elle à voir avec la mort ?   D’abord parce que à l’instar de toute chose, 

elle ne peut durer , elle nous échappe : que ce soit la beauté de l’univers qui nous entoure ou la beauté 

des êtres humains , avec le degré supérieur de la beauté du cœur et de l’âme . ( en chinois,  beauté et 

bonté ont une racine commune )  .  C’est cependant pour cet ensemble de beautés que nous nous 

attachons au monde et à la vie . 



 3 

 Mais celui qui affronte la beauté pour en faire une œuvre est l’artiste : la création artistique est 

une des formes par lesquelles l’homme tente de vaincre son destin mortel . Au cours de sa création 

l’artiste sollicite pleinement les trois composantes de son être :  

le corps   :  contact charnel avec le monde  ,   

l’esprit   :   maîtrise de la technique et de la compréhension du thème  

l’âme :  sa vision intime du sujet traité,  qui souvent se sublime vers la fin de sa vie ( Michel Ange 

 (Piéta..)…Dante (Divine Comédie ) …Bach ( dernière cantates ..) Mozart ( Requiem..) 

 

Malheureusement il y a une faille essentielle à laquelle les hommes ont donné un nom :  le mal . 

 Lorsque l’homme n’hésite pas à faire de la mort l’instrument radical au service du mal , il se 

révèle être l’animal le plus terrifiant . « Tu ne tueras pas » est un commandement implicite valable 

dans toutes les cultures . Aussi  , lorsque , 25 ans après la monstrueuse tuerie de la Seconde Guerre 

Mondiale , François Cheng entendit  « il est interdit d’interdire » , il prit peur . C’est pourquoi il 

réaffirme le sacré fondamental : celui de la vie . Car tous les crimes violent la chair de leurs victimes 

et les privent de leur propre mort . 

 

 

Quatrième méditation 
 

 Posons-nous , maintenant la question qui nous brûle  la langue : qu’en est-il de la mort 

individuelle et du rêve d’une vie éternelle qu’entretient chacun en secret ? La perspective d’une 

survie de l’âme est-elle concevable ? 

 Dans beaucoup de religions et cultures , au moment de la mort d’une personne , son âme se 

libère de son corps et lui survit . En Chine l’âme claire et raisonnable « hun »  gagne le ciel et l’âme 

sombre ou sensitive  « po »  réintègre la terre . Le bouddhisme introduira l’idée de réincarnation. Le 

judéo-christianisme la notion de l’immortalité de l’âme . 

 Un événement récent dans la vie de Cheng , sera le catalyseur  de ses réflexions sur l’âme . 

Une célèbre violoncelliste franco-chinoise Cécilia Tsan , lui écrivit , sachant qu’il était le seul 

survivant à pouvoir lui parler de son Père  Guo Ling . Effectivement , Guo Ling ,  élève du 

conservatoire de Shanghai contemporain et ami de Cheng , comptait parmi  les plus prometteurs de sa 

génération. Malheureusement , il fut emporté dans un accident . 

Cheng répondit à la demande de sa fille , en ajoutant un poème , réminiscence de souvenirs vieux 

d’un soixantaine d’années .Ce poème fut traduit en une musique remarquable  pour violoncelle ,  et 

donna à tous les acteurs la sensation d’une transmission d’âme à âme . 

 C’est par cette anecdote que Cheng nous amène à l’idée du divin et  de la présence à nos côtés 

de ceux qui nous ont quittés. Et voici que le mot Dieu est prononcé : vocable controversé, qui 

rencontre l’adhésion des uns , le rejet des autres .  Pour Cheng  c’est « ce par quoi l’univers et la vie 

sont advenus » .  Et plutôt que de créer des êtres parfaitement obéissants tels des robots , ce Dieu les 

a crées pleins d’intelligence et de liberté : dans cette perspective , la vie devient une immense 

aventure semée de remarquables avancées , comme d’imprévisibles périls .  

 

Cinquième méditation 

 
 Cheng , qui est avant tout poète , reprend dans cette dernière partie et sur une trentaine de 

pages , des poèmes anciens , jadis publiés .  Je retiendrai , pour conclure : 

 

La mort n’est point notre issue 

Posant la limite,  

Elle nous signifie l’extrême 

Exigence de la vie 

Celle qui donne , élève, 

Déborde et dépasse . 


