
1 

 

UTB Chalon-sur-Saône 

Atelier Ethique et Société – 10 février 2014 

Résumé du livre d’Irène THERY  

Des humains comme les autres : bioéthique, anonymat et genre du don 

par Jean-Paul DAILLOUX 

 

 

Ce livre (éditions EHSS 2010) traite la question de l’Assistance médicale à la 

procréation (AMP) avec tiers donneur de gamètes, en raison de la stérilité d’un des 

membres du couple. Après une analyse de la législation française qui consacre le secret 

et l’anonymat du donneur, il relate les revendications des enfants concernés à connaitre 

leurs origines. En critiquant l’assimilation de l’AMP à une pseudo procréation 

charnelle, il propose d’instaurer une règle claire permettant à chaque protagoniste de 

trouver sa place, et à l’enfant né du don d’engendrement de s’inscrire dans le système 

de parenté, sans mensonge sur son identité. 

 

Le modèle initial en Europe était le « ni vu ni connu », avec anonymat du 

donneur. L’histoire de l’insémination commence avec l’homme caché dans la pièce d’à 

côté. La « cryoconservation » permet ensuite la mise en place de banques de sperme. 

Ensuite deviennent possibles le don d’ovocytes, puis le don d’embryon. 

En France, avec la création des CECOS vers 1970, le choix éthique s’est fondé 

sur le volontariat, l’anonymat et la gratuité du don. Au départ l’éthique médicale 

assimile le don de sperme au don du sang, avec deux protagonistes : le donneur et le 

receveur. On n’imaginait pas que les intérêts de l’enfant né du don puissent être 

distincts de ceux de ses parents. 

La levée de l’anonymat du don de gamètes est demandée, et déjà réalisée dans 

de nombreux pays, au nom de l’intérêt de l’enfant à connaitre ses origines. Mais tout le 

monde n’est pas d’accord sur ce qui est bon pour l’enfant et on ne peut se fier au seul 

registre des émotions.  

L’anonymat crée une classe d’enfants pour lesquels il est légalement 

impossible de connaitre leurs origines personnelles. Il semble légitime de les réintégrer 

dans les conditions générales de la vie humaine. 

La levée de l’anonymat n’entrainerait aucune conséquence sur le lien juridique 

de filiation. Mais il impliquerait une distinction nette entre deux statuts relationnels : les 

parents et le donneur d’engendrement. Le donneur doit assumer le sens de son acte qui 

est d’aider un couple à pouvoir engendrer, sans que cela ne crée pour lui aucun droit ni 

aucun devoir à l’égard de l’enfant à naitre. 

Le parent stérile garderait la plénitude de ses droits et devoirs de filiation. Il 

n’y aurait pas deux rivaux, mais deux individus jouant des rôles différents et 

complémentaires, ayant chacun leur valeur propre. Connaitre l’identité du donneur 

serait pour l’enfant une faculté et non une obligation. 

 

La levée de l’anonymat du don est une tendance puissante en Europe. 

Au Royaume-Uni, la loi de 1990 qui instituait l’anonymat a été réformée en 

2005. Les dons ne peuvent plus se faire de manière anonyme et les enfants nés depuis 

cette date pourront être informés à leur majorité. Depuis 2009, tous les enfants nés d’un 

don de gamètes peuvent accéder à partir de seize ans à des informations sur leur 

donneur (sans son identité). 



2 

 

En Allemagne, l’anonymat des dons n’a jamais été légalisé. Le droit de l’enfant 

résulte de la priorité accordée à la filiation biologique ou génétique. C’est le « droit du 

sang », comme en matière de nationalité. 

En Suède, le droit pour les enfants de connaitre l’identité de leur donneur a été 

accordé dès 1984. Des lois dans le même sens sont intervenues en Suisse (1998), en 

Autriche (1992), en Australie (1995), en Islande (1996), en Norvège (2003), en 

Nouvelle-Zélande (2004). 

 

Dans le modèle français résultant des lois sur la bioéthique de 1994, le don de 

gamètes est traité comme le don d’un simple matériau biologique, considéré comme 

interchangeable. Cette approche justifie le secret, pour éviter le danger que présenterait 

la concurrence entre deux paternités rivales, celle fondée sur la biologie et celle fondée 

sur la volonté de procréer. 

Les receveurs doivent vivre en couple de sexes opposés depuis plus de deux 

ans et souffrir d’une stérilité pathologique attestée. Les donneurs doivent avoir déjà 

procréé et produire le consentement du conjoint s’ils vivent en couple. D’autres pays 

posent moins de conditions. 

Préalablement à l’AMP, le couple receveur doit donner son consentement 

devant un Juge ou un Notaire, dans des conditions garantissant le secret (article 311-20 

du Code civil). Cette déclaration interdit ensuite toute action en contestation de la 

filiation. 

L’accueil d’embryon dans l’anonymat, suppose une décision judiciaire 

appréciant les conditions d’accueil que le couple offre à l’enfant. Ensuite tout se passe 

comme si le couple avait procréé naturellement, ce qui lui permet de garder le secret et 

la filiation ne peut être contestée. 

Depuis 1995, les CECOS gardent trace pendant trente ans de l’identité des 

donneurs et de l’utilisation des dons, mais ils ne les communiquent pas. Il serait donc 

possible, si la règle change, d’informer les parents et de leur laisser la responsabilité 

d’informer ou non l’enfant. 

On évalue à 15 %, parmi les enfants nés d’une PMA depuis 1973, ceux qui le 

savent. Mais la tendance évolue dans les nouvelles générations : 60 % des parents 

concernés déclarent désormais qu’ils ont l’intention d’informer leur enfant. 

 

Le débat en France a été vif, notamment au moment de la révision des lois sur 

la bioéthique (2003-2010). En novembre 2005, le principe d’anonymat strict du don de 

gamètes a été réaffirmé par le Conseil consultatif national d’éthique. En 2006, une 

proposition de loi plus libérale est déposée par Valérie PECRESSE ; en 2009 parait un 

rapport du Conseil d’Etat. 

 En 2010 le rapport LEONETTI restait hostile à la levée de l’anonymat et il fit 

apparaitre la division du Parlement sur le sujet. Il indiquait : La recherche 

obsessionnelle d’une vérité génétique relève d’un fantasme à psychanalyser. Et la 

prévalence du génétique sur l’éducatif serait une menace pour l’adoption. On craint une 

chute du nombre de donneurs s’il n’y a plus d’anonymat (crainte d’ailleurs démentie par 

l’évolution dans les pays qui ont franchi le pas). 

Les opposants à la levée du secret écrivent : Quel donneur voudrait entendre 

sonner l’enfant à sa porte vingt ans plus tard et lui dire bonjour papa ? En outre, 

l’anonymat assure au père stérile sa place de père, même s’il n’a pas procréé. L’Eglise 

catholique condamnait d’ailleurs le principe même de la PMA avec tiers donneur, au 

nom des « lois naturelles » et de la prohibition de l’adultère. On craignait aussi que la 

gratuité disparaisse avec l’anonymat, ce qui mêle deux questions différentes. 



3 

 

Du côté des partisans de la levée de l’anonymat, la critique du secret est faite 

au nom du droit des enfants à connaitre leurs origines personnelles. Une association a 

été créée en 2002 pour défendre ce droit. On assiste à un revirement de nombreux 

praticiens qui sensibilisent à présent les couples quant aux dangers de maintenir le 

secret.  

Il y a trente ans, il était presque impossible à un couple d’afficher une stérilité 

masculine et un projet de famille par don de spermatozoïdes, dans une société qui 

n’était pas encore mure pour accepter ce type de procréation. Aujourd’hui, la stérilité 

cesse d’être perçue comme un signe de carence de l’individu par rapport à un modèle 

traditionnel de virilité ou de féminité. Il y a une acceptation croissante de la diversité 

des configurations familiales. 

 

Dans le modèle français, l’effacement du donneur permet d’affirmer que le 

père stérile est le vrai père. Il est vrai que c’est l’intention de procréer, puis d’élever 

l’enfant qui prime sur la matérialité de la procréation. Cette primauté permet de 

considérer le père stérile comme le vrai père de l’enfant. L’intention était louable : faire 

des parents et des enfants comme les autres. Mais était-ce la seule manière d’arriver à ce 

résultat ? 

L’acte juridique qui précède l’AMP pour reconnaitre à l’avance l’enfant à 

naitre, a sans doute l’avantage de constituer un rituel par lequel les intéressés inscrivent 

leur cas particulier dans le système global de parenté. Mais le secret entretient toutefois 

un trouble, comme tout secret de famille. Et les non-dits propagent parfois les dégâts de 

génération en génération. 

Le donneur n’a aucun lien de filiation ni de parenté avec l’enfant. Mais il lui 

manque un statut spécifique qui situe le don d’engendrement en dehors du cadre de la 

parenté, pour éviter tout vain débat sur le « vrai parent ». Il n’y a pas lieu d’opposer 

deux candidats à ce rôle, le « parent biologique » et le « parent psychologique ». Le 

choix d’engendrer appartient au seul couple receveur du don, cette volonté est seule 

créatrice du lien de filiation. L’intention du donneur est seulement d’apporter une aide 

et la société ne doit pas rejeter son intervention dans un néant juridique ambigu. 

On a déjà dans le passé agité la question : le « vrai parent » se définit-il par le 

sang ou par le cœur. Ce fut le cas lorsque l’action en recherche de paternité fut permise, 

lorsque l’adoption plénière fut instituée de sorte à effacer la filiation biologique, puis 

lors des réformes de la filiation naturelle. 

La notion de parenté a évolué lorsqu’on est passé de la logique du lignage à 

celle de la conjugalité. On a tenté alors de la définir par rapport à une « nature 

humaine » idéalisée. C’est le « désir d’enfant » qui a pris la place centrale, il a changé 

de sens avec le recul de la mortalité infantile, au point de devenir le nouveau ciment de 

la famille.  

On en vient à l’idée que, même pour les parents biologiques, ce qui crée la 

relation d’enfantement, c’est le fait d’adopter psychiquement leur propre enfant. C’est 

par cette filiation psycho-affective que l’enfant va entrer dans une lignée, va devenir 

porteur d’une mémoire familiale à partir de laquelle il pourra se construire. 

Mais on a estimé que la romance devait rester crédible, pour que l’enfant se 

l’approprie et se perçoive comme l’enfant de ses parents. C’est pourquoi dans tous les 

cas le législateur a voulu mimer le modèle procréatif traditionnel. Cela a encore été 

affirmé lors des auditions préparant le rapport LEONETTI. 

En inventant, grâce à l’AMP avec tiers donneur, une nouvelle manière de faire 

des enfants, on l’a donc replacée dès le départ dans les habits connus, mais totalement 



4 

 

inadaptés, d’une pseudo procréation charnelle. On n’a pu le faire qu’avec l’anonymat et 

le secret. 

Paradoxalement, ceux qui défendent le modèle français, tout en préférant le 

parent psychologique au parent biologique, restent fascinés par le schéma traditionnel 

de la filiation biologique avec laquelle ils se croient obligés d’établir un mimétisme. Ils 

refusent de franchir le pas qui dissocierait la procréation de la sexualité, ce qui 

permettrait de mettre fin aux fictions juridiques jusqu’ici utilisées pour faire « comme 

si.. ». 

Mais cela supposerait une rupture avec les schémas du passé. 

 

Suivent de longs développements sur la question : qu’est-ce que la parenté ? 

Pour résumer, c’est un système de transmission des statuts, des règles, des valeurs, des 

interdits. Même la petite famille conjugale, dans le cadre duquel nous ressentons 

l’amour parental comme immédiat et spontané, n’est pas fondée que sur des instincts et 

émotions primaires. Elle procède du système de parenté, c'est à dire de la manière dont 

on nait, on vit et on meurt au sein d’un système social, pour s’intégrer dans sa 

cosmologie. 

C’est par la famille que le fait d’être considéré, soigné, aimé dès la naissance 

comme un être unique et singulier, est accordé a priori à tout nouveau membre du 

groupe. Le statut de père ou de mère ne peut être conféré que par le système social de 

parenté. Mais les institutions véritables vivent, c'est-à-dire changent sans cesse 

(MAUSS). Le système de parenté lui-même n’est pas à l’abri des mutations (démariage, 

égalité des sexes). 

 

Une grande partie du livre relate et analyse diverses positions exprimées sur la 

filiation, depuis le XVIIIème siècle, jusqu’aux réformes du droit de la famille en France 

à partir de 1972. Il procède aussi à des comparaisons avec la situation de l’adoption et 

avec celle de l’accouchement sous X. Sur la période la plus récente, on relatera 

seulement que l’égalité des sexes et le processus de démariage ont mis à l’ordre du jour 

une recomposition de l’articulation traditionnelle entre couple et filiation, via le mariage 

qui n’est plus le modèle unique des mœurs familiales. 

Malgré ces évolutions, la législation sur l’anonymat et le secret du don de 

gamètes est restée inchangée en France. La nouveauté vient du sentiment d’injustice 

subie par les enfants devant la porte fermée de l’anonymat, d’où la revendication 

d’accès à leur dossier médical. Les enfants devenus adultes ne peuvent comprendre 

qu’on leur refuse le droit de connaitre leurs origines. 

Ils ne remettent aucunement en question leur lien avec leurs parents. De 

nombreux parents adoptifs ont compris que cette quête de l’enfant ne les menaçait pas. 

Une loi de 2002 (article L 147-7 du Code de l’action sociale et des familles) énonce que 

l’accès d’une personne à ses origines n’emporte aucune conséquence juridique au profit 

ou à la charge de qui que ce soit. La situation spécifique lors d’une PMA avec tiers 

donneur parait moins complexe à affronter que celles d’abandon de l’enfant ou 

d’accouchement sous X. 

Un certain nombre d’arrêts de la Cour européenne des droits de l’homme 

oscillent entre une affirmation du droit à connaitre dans les détails son identité d’être 

humain et le rejet (dans le cas d’un Français) d’une demande de levée de l’anonymat. 

Irène THERY conclue par une proposition finale d’élaborer un statut unique de 

la filiation, avec des modalités d’établissement adaptées aux trois types connus à ce 

jour : l’engendrement procréatif, l’adoption et l’engendrement avec tiers donneur.  



5 

 

Elle souhaite que le donneur de gamètes ne soit plus anonyme, mais qu’il ne 

puisse en aucun cas accéder au statut de parent.  

 

Mon avis personnel : 

Il a évolué à la lecture de ce livre. J’étais plutôt opposé à la levée de 

l’anonymat, car le donneur de gamètes ne doit pas pouvoir devenir le rival du parent 

stérile. Elever et aimer l’enfant me paraît plus important pour définir la filiation que la 

stricte origine génétique. 

Sans modifier cette appréciation, j’ai toutefois réalisé que le secret absolu 

devait être lourd à porter pour certains enfants. Il faudrait avoir un bilan de la levée de 

l’anonymat dans d’autres pays. 

Ceci dit, malgré la levée de l’anonymat, les enfants dépendront encore du bon 

vouloir de leurs parents pour leur donner une amorce d’information sur leur conception. 

Ce secret semble plus difficile à lever que l’anonymat du donneur. 

Enfin je vois d’autres débats difficiles s’annoncer à l’horizon. La présomption 

de paternité dans le mariage vient du droit romain et a été reprise dans le Code 

Napoléon. Malgré l’instauration plus récente de cas de désaveu de paternité, cette 

présomption reste la règle. Elle était fondée sur l’idée que la nature a jeté un voile 

impénétrable sur la paternité (à la différence de la maternité), d’où la nécessité d’une 

fiction juridique qui assure la paix des familles. Hors mariage, il revenait  à la volonté 

du père de faire une reconnaissance volontaire. Et, faute de moyens scientifiques 

certains, la recherche de paternité naturelle ne pouvait guère prospérer que sur la 

possession d’état, c'est-à-dire lorsque l’enfant était publiquement élevé comme l’enfant 

du couple. 

Les données scientifiques ont radicalement évolué, puisqu’on peut désormais 

établir avec certitude une paternité avec l’analyse d’ADN. Il n’y a plus de voile 

impénétrable que l’on ne saurait lever. On peut donc se demander si, à terme plus ou 

moins lointain, la présomption « pater is est » gardera ou non son utilité. Si ce n’était 

pas le cas, on se demande ce qui resterait du mariage, puisque cette présomption était 

l’attribut principal de cette institution. 

Il me semble que, pour ne pas tomber dans un système de preuve fondé sur la 

seule biologie, la notion de « possession d’état » permet d’étendre à tous les enfants une 

présomption de paternité qui ne serait plus réservée aux seuls couples mariés. 

 

       

 

 

 

 

 

 

 

 

 


